

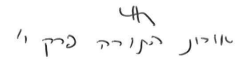
# 454

## 1. Follow Your Interests and Talents

כֶּל אֶחָד צָרִיךְּ לַעֲסֹק בָּעֵסֶק שֶׁלּוֹ, בְּמַה שֶׁיֵשׁ לוֹ עַל זֶה הֲכָנָה, וּבְיִחוּד הַדְּבָר נוֹהֵג בְּעִנְיְנֵי הַלְּמוּד, שֶׁאַף עַל פִּי שֶׁלִּפְּטָמִים עַל יְדֵי מְאֹרְעוֹת בַּמֵּצְב יִהְיֶה קָשֶׁה לָאָדֶם לְהַחֲזִיק בְּמַה שֶׁלְבּוֹ חָפֵץ, מִכֶּל מֶקוֹם צָרִיךְ שֻׁיִּהְיֶה אַמִּיץ וְלֹא יַעֲזב אֶת מַה שַׁמּכִשִׁיר בִּיחוּד אַת רוּחוֹ.

We should all work in our own field, in the area where we are most adept. In general, people should work and specialize in a field that matches their interests and talents.

This principle is especially true with regard to Torah study.



### 1. The Right Time to Study Kabbalah

מְתַי הוּא טוֹב לִלְמד סִתְרֵי תוֹרָה, כְּשֶׁהַתְּשׁוּקָה הַפְּנִימִית שֶׁל קַרְבַת ד' הִיאּ חֲזָקָה, מִתְעַלָּה וּמְתְגַּבֶּרֶת, עַד שֶׁלֹא תִּתֵּן מְנוֹחַ לַנָּפֶשׁ, וְאֵינָהּ מַשְּׁבִּיעָה אֶת חֶזְקָה, מִתְעַלָּה וּמְתְגַּבֶּרת, עַד שֶׁבָּעוֹלֶם, כִּי אִם עִם הַהִּנְּיוֹן הַפְּנִימִי הַמְדַבֵּר בְּרָזִי עוֹלֶם. זֹאת הִיא הַתְּכוּנָה שֶׁל עֵסֶק בַּתּוֹרָה לִשְׁמָה, שֻׁעַל זֶה שְׁנִינוּ "וְכָל הַעוֹסֵק בַּתּוֹרָה הָבֵי זָה מִתִּעַלֵּה".

When is it good to study esoteric Torah? When your desire to be close to God is so powerful and overwhelming that it gives your soul no rest; and no other spiritual, holy content in the world can quench this

The air of the Land of Israel is not suited to make one wise only in the lesser wisdom of *pilpulim* and lower homilies [*derushim nemukhim*]. Matters such as these are below the high level of the Land of Light, which is full of the choicest things of the Living God and of Israel. R. Zeira fasted a great deal to forget the Babylonian Talmud, that it should not hinder him. We learn from this that it [talmudic study] is not the purpose and final goal of the wisdom of the Land of Israel, and it is not the great light of the superior goodness found in the Torah of the Land of Israel.

<sup>45</sup> Kevatsim iii. 46. The reference to R. Ze'ira is from BT BM 85a.

34 4001

The Gemara responds: Actually, Rabbi Eliezer holds that the לעולם קסבר שלש משמרות הוי הלילה. night consists of three watches, and he employs this particular וָהָא קַמַשְׁמַע לָן: דְאִיבֶּא מִשְׁמָרוֹת בֶּרָקִיעַ language of watches in order to teach us: There are watches in וְאִיבֶּא מִשְּׁמֶרוֹת בָּאַרְעָא. דְּתַנְיָא, רְבִּי heaven and there are watches on earth; just as our night is di-אַליעור אונור: שַלש משנורות הַוי הַלִּילָה. vided into watches, so too is the night in the upper worlds. As it וְעַל כֶּל מִשְׁמֶר וּמִשְׁמֶר יוֹשַׁב הַקַּדוֹשׁ בֶּרוּךְ was taught in a baraita: Rabbi Eliezer says: The night consists of three watches, and over each and every watch, the Holy One, הוא ושואג באַרי, שְנַאַמָר: ״ה׳ מְמֶּרוֹם Blessed be He, sits and roars like a lion" in pain over the destruc-יִשְאָג וּמִבְּעוֹן קַדְשוֹ יְתַּן קוֹלוֹ שֵאֹג יִשְאַג tion of the Temple. This imagery is derived from a reference in the Bible, as it is stated: "The Lord roars [yishag] from on high, from His holy dwelling He makes His voice heard. He roars mightily [shaog yishag] over His dwelling place, He cries out like those who tread grapes, against all the inhabitants of the earth' (Jeremiah 25:30). The three instances of the root shin-alef-gimmel

אחל signs of the transition between each of these watches in the upper world can be sensed in this world. In the first watch," the donkey brays; in the second, dogs bark; and in the third people begin to rise, a baby nurses from its mother's breast and a wife converses with her husband.

in this verse correspond to the three watches of the night.

וְסִיטֶן לְדֶּבֶר: מִשְׁמֶרָה רִאשוֹנָה – חֲמוֹר טער, שְּנֶה – בְּלָבִים צועֲקִים, שְּלִּישִׁית – תִּינוֹק יוֹנֵק מִשְּׁדֵי אָמוֹ וְאִשָּׁה מְסִפָּרָת

פַיַּוֹם הַשְּׁלִּישִׁׁי זִישָּׂא אַבְרָהָם אֶת־עִינְיו וַיַּרָא אֶת־הַפָּקוֹם מֵרְחְׁכן: וַיֹּאמֶר אַבְרָהָם אֶל־נְצָרָיו שְׁבְּוּ־לָכֶם פֹּהֹ עִם־הַחֲמוֹר וַאֲנִי וְהַנַּּעֵר גַלְכָה עַד־לָה וְנִשְׁתַּחֲוָה וְנָשִׁוּבָה אֵלֵיכֵם:

#### עין אי״ה

נגד העוסקים בפשטי התורה השכל המעשי, שהוא רק

הכנה לדעת את ה', אמר שניכר ע"י מה שתינוק יונק משדי אמו. והנה ניכר שאין מעלתם עדיין שלמה, כ"א במעלת התינוק, וכמו שקורא אותם בתיקוני זוהר<sup>4</sup>: אפרוחים. הנה מניעת השלמות היא שאגתו ית'.

4

ברכות דף יד]

[דף יד] אמר רב כל הנותן שלום לחבירו קודם שיתפלל כאילו עשאו במה

עיך או״ה

הנותן שלום לחבירו קודם שיתפלל, מראה לדעת שאינו מכיר שיסוד השלום וקיומו הוא תלוי רק ע"י הכרת דעת את ד' והיא הסבה הראשית המקיימת את השלום לא בארח מקרי רק בדרך עצם, וחושב שייסד השלום מפני ההכרה הטבעית, אבל ענינה הוא רק אהבת עצמו, והחיבור הזה מביא לידי פירוד, כאילו עשאו במה, שחשוב חיבור לפי הנראה וקיבוץ לנפזרים לעבודת ד', אבל הוא מפריד אל התכלית הגדולה. כמו כן המתחזק באנושיות מבלי להזכיר שם שמים ולהורות שיסוד השלום בעולם הוא שמו של המלך שהשלום שלו ב"ה", אף השלום בעולם הוא שמו של המלך שהשלום שלו ב"ה", אף שהוא מאחד לשעה, אבל ע"י מיעוט הכרה בכבוד שמים, יתגדלו בהכרח התכונות הרעות, ואהבת כל אחד לעצמו תחרבה, עד שלא יכון מצב השלום ויהי׳ חיבור שסופו מביא לפירוד וחסרון גדול.

(5

(1

(3

(4



אָמֶר רָבִּי אָלְעָוֶר אָמֶר רָבִּי חֲנִינֶא: תַּלְמִידֵי חֲכָמִים מִרְבִּים שָׁלוֹם בָּעוֹלֶם. שָּנֶאֲמֵר: "וְכָּל בָּנֵיךָ לְמִוּדֵי הַ וְרָב שְׁלוֹם בָּעֵּדְ". Rabbi Elazar said that Rabbi Hanina said: Torah scholars increase peace in the world, as it is said: "And all your children [banayikh] shall be taught of the Lord, and great shall be the peace of your children" (Isaiah 54:13). If all the children of Israel are taught of the Lord, there will be peace for all.

אַלְא יְפּוּעֶךְי יְפָּעֵךְ אֶלְא יּפּוּעֶךְי. יְשְׁלוֹם רֵב לְאוֹהֲבִי תּוְיָתֶךְ וִאֵּיוֹ לְמוֹ מִכְשׁוֹלִי, יְיְהִי שְׁלוֹם בְּחִילַךְ שַׁלְּהָ בְּאִימְנוֹתֶיךְי. יְלְמַעֵן אַחִי וְרֵעָי אָבְקשָׁה טוֹב לְדְ". יה׳ עוֹ לְעַפוֹ יִהַן ה׳ יְבְרַךְ את עמו בשלום".

The Sages interpreted this verse homiletically: Do not read your children [banayikh], but your builders [banayikh]." Torah scholars are those who build peace for their generation. As it is stated: "Those who love Your Torah have great peace; there is no stumbling block for them" (Psalms 119:165); and "May there be peace within your walls, prosperity within your palaces" (Psalms 122:7), because: "For the sake of my brothers and friends, I shall say: Peace be within you. For the sake of the House of the Lord, our God, I will seek your good" (Psalms 122:8-9), and "May the Lord give strength to His people; the Lord will bless His people with peace" (Psalms 29:11)."

הדרן עלך הרואה וסליקא לה מסכת ברכות

#### הדרך עלך מסכתא ברכות

עין אי"ה

2

שסא. אר"א אר"ח מידם שלום בעולם שנאמר וכל בניך למודי ד' ורב שלום בניך א"ת בניך אלא בוניך כד'. יש טועים שחושבים שהשלום העולמי לא יבנה כ"א ע"י ביון אחד בדיעות ותכונות. א"כ כשרואים ת"ח חוקרים בחכמה, וע"י המחקר מתרבים הצדדים והשיטות, חושבים שבזה הם גורמים למחלוקת והפך השלום. ובאמת אינו כן, כי השלום האמיתי א"א שיבא לעולם כ"א דוקא ע"י תואר של ריבוי השלום. הריבוי של השלום הוא שיתראו כל הצדדים וכל השיטות שיש בחכמה, ויתבררו איך כולם יש להם מקום כל דבר לפי ערכו מקומו וענינו. ואדרבא, הענינים הנראים כמיותרים או כסותרים, כשמתגלה החכמה האמיתית לכל צדדיה יראו שרק ע"י קיבוץ כל החלקים וכל הפרטים, וכל הדיעות הנראות שונות וכל המקצעות החלוקות, דוקא על ידם יראה אור האמת והצדק, ודעת ד' יראתו ואהבתו, ואור תורת אמת. ע"כ ת"ח מרבים שלום בעולם,

ברכות דף כז

פרק רביעי

3)

עין אי״ה

ה. המתן עד שיכנסו בעלי תריסין. יש מלחמת מגן ומלחמת תגרה. מלחמת תגרה מכוונת להפיל האויב ולאבדו, מלחמת מגן להחזיק מעמד עצמו. כן הדיעות הרעות כשנלחמים עליהן צריכים לצאת במלחמת תגרה לאבדן עד היסוד לבל ירעילו בארסן. אבל דברי תורה, שגם האוסרים כהמתירים הם דברי אלהים חיים הם¹, רק שכ"א מחוייב להחזיק בדעתו שהיא לפי דיעו מכוונת לאמתה של הלכה לעשות מעשה כמותה, ע"כ אינה כ"א מלחמת מגן, למצא מעמד למעשה ע"פ דעתו אע"פ שגם דעת זולתו היא דעה שלמה וממקור קדוש היא נובעת, ע"כ נקראו ת"ח המתעסקים באלו הויכוחים "בעלי תריסין", תופסי מגן.